
1 sur 16 Joelle Palmieri joelle.palmieri@gmail.com 

26/03/13 Les TIC, outils des subalternes ? Les Afriques dans le Monde (LAM) 

Les	
  TIC,	
  outils	
  des	
  subalternes	
  ?	
  
Publié dans la Revue Afroscopie, « Leadership féminin et action politique – le cas des 

communautés africaines du Canada », Paris : L’Harmattan, 220p., pp. 85-108, décembre 

2013. 

 

Imaginez que vous tenez votre téléphone portable – je suis convaincue que vous en 
possédez au moins un – bien serré entre les mains et que vous le dirigez devant vous, bras 
tendus ou pas. Imaginez encore à partir de la pointe de ce téléphone un faisceau lumineux qui 
dessine une ligne, droite, jusqu’à l’infini. De part et d’autre de cette ligne, le monde se divise 
en deux parties tout à fait inégales. Ceux, minoritaires, qui pensent et disent être missionnés 
pour aider, soutenir, apporter appui aux autres, majoritaires de l’autre côté de la ligne. Les 
premiers ont jugé que les seconds en ont besoin sans même que les seconds aient été 
consultés. Les premiers pensent que les technologies de l’information et de la communication 
(TIC), dont les réseaux sociaux numériques, ouvrent des portes magiques aux seconds qui 
souffrent d’inégalités et décident de quelle inégalité il s’agit. Les premiers ont la parole. Les 
seconds ne l’ont pas. Les premiers ont les espaces pour s’exprimer. Les seconds ne les ont 
pas. Les premiers ont du temps. Les seconds n’en ont plus depuis longtemps. Les premiers 
sont dominants. Les seconds sont subalternes (Spivak 1988a). Les premiers ont l’arrogance 
des savoirs et de ce qui fait savoir. Les seconds ont des savoirs invisibles dont personne y 
compris eux-mêmes ne sait ou ne veut savoir qu’ils sont des savoirs. Les premiers sont 
globalement des « vieux mâles blancs » et se situent en Occident1. Les seconds sont 
massivement des jeunes femmes noires pauvres vivant dans des quartiers populaires des 
grandes métropoles ou en milieu rural, notamment en Afrique. 

Vous la voyez cette ligne ? 
Evidemment, ce n’est pas aussi simple. Les dominants ne sont pas tous regroupés du même 

côté de la ligne par exemple. Comme les subalternes. De part et d’autre, les éléments se 
croisent. Il y a au sein de ce que j’ai préalablement identifié comme le « côté des 
subalternes » des dominants et au sein du « côté des dominants » des subalternes. D’où la 
complexité des défis qui se sont toujours posés aux femmes en général et aux Africaines en 
particulier. Les rapports de domination que les femmes vivent sont multiples. Ils sont liés à 
leur appartenance de sexe – on parle de rapports sociaux de sexe et des inégalités de genre liés 
aux relations sociales construites par la division sexuelle du travail, domestique et de 
reproduction pour les femmes, de production pour les hommes (Kergoat 2000) –, mais aussi à 
leur appartenance de classe – une femme de classe moyenne vivra plus d’inégalités sociales 

                                                
1 Le terme « Occident » désigne les pays d’Europe de l’Ouest, d’Amérique du Nord ainsi que l’Australie et la 

Nouvelle-Zélande et leurs socialisations. Ces régions du monde se considèrent elles-mêmes et sont considérées 
par les organisations internationales, et par une partie des organisations de la société civile au niveau global, 
comme au « Nord ». C’est dans cette région que se décident globalement les politiques de TIC (l’ensemble des 
politiques relatives à la réglementation des usages des TIC). Ce « Nord » s’oppose à un « Sud » et, selon le 
théoricien littéraire palestinien Edward Saïd, à l’« Orient » (l’Autre), qui est « une création de l’Occident, son 
double, son contraire, l’incarnation de ses craintes et de son sentiment de supériorité tout à la fois » (Saïd 1997).  



2 sur 16 Joelle Palmieri joelle.palmieri@gmail.com 

26/03/13 Les TIC, outils des subalternes ? Les Afriques dans le Monde (LAM) 

qu’une femme riche et bien moins qu’une femme pauvre –, et de « race »2 – les multiples 
histoires coloniales ont forgé des hiérarchies raciales et ethniques. Ces rapports de domination 
sont cumulés et imbriqués. Lutter pour la justice sociale sous le prisme de la déconstruction 
d’un seul d’entre eux, ou de deux parmi les trois, c’est prendre le risque à un instant « t » de 
passer de « l’autre côté ». Aussi parle-t-on de rapports imbriqués de domination de genre, de 
classe, de « race » (Dorlin 2009).  

Les Africaines ajoutent à la liste de ces dominations auxquelles elles sont confrontées celle 
entre les générations, le continent connaissant à la fois une population majoritairement très 
jeune et des relations spécifiques entre aînés et jeunes marquées par une série de droits et 
devoirs qui ajoutent aux facteurs de subalternité : les jeunes, et en particulier les jeunes 
femmes, n’ont pas la parole. Ils-elles ne disent pas ce qu’ils-elles pensent. Ils-elles ne peuvent 
pas parler en leur nom. D’ailleurs, les Africaines aînées n’ont-elles pas tendance à reproduire 
en leur sein un discours sur l’aide, le soutien, l’appui, la libération, l’autonomisation, 
l’émancipation des jeunes, ce que les Occidentaux font pour les démunis, les marginalisés, les 
pauvres, les discriminés, les femmes, c’est-à-dire, elles-mêmes ? N’est-ce pas contre-
productif ? Ces questions appellent réponses. 

Empowerment	
  :	
  miroir	
  déformant	
  de	
  l’autonomie	
  
Revenons tout d’abord sur ces termes d’autonomisation et d’émancipation. Les institutions 

utilisent « empowerment ». Le mot est aujourd’hui tellement galvaudé qu’il a été facilement 
réapproprié par les organisations de femmes et féministes y compris en Afrique. Or, quand il 
est utilisé, couplé avec le mot « femmes », il signifie automatiquement « femmes noires 
économiquement exclues et politiquement marginalisées » (McFadden 2010), si bien que ce 
terme n’est pas neutre au genre, à la classe, à la « race ». Il est utilisé dans le but d’intégrer les 
femmes du Sud dans les ordres du jour des institutions internationales, elles-mêmes au service 
de la mondialisation. Cette mondialisation, pour laquelle les TIC sont désormais 
consubstantielles, est néolibérale dans le sens où elle est basée sur une économie et une 
idéologie qui valorisent les libertés économiques (libre-échange, liberté d'entreprendre, libre 
choix de consommation, de travail, etc.), la libre concurrence entre les entreprises privées au 
détriment de l’intervention de l’État, et la globalisation des échanges de services, de biens et des 
facteurs de production correspondants (capital, travail, connaissance...) qui forment des marchés 
mondiaux. Dans ce contexte, l’autonomisation des femmes du Sud n’est pas décidée par les 
principales concernées et les politiques qui favorisent cette autonomisation sont dictées par 
des intérêts qui par définition laissent celles à qui elles s’adressent en position de subalternes. 
En n’ayant pas décidé ce qui est bon pour elles, en n’ayant pas eu l’occasion d’en débattre, les 
« autonomisées » restent là où on les a prises au départ, c’est-à-dire marginalisées, au Sud, 
noires, pauvres, jeunes, etc. Leurs savoirs n’ont pas été pris en compte. L’empowerment 
traduit une vision du haut vers le bas. Hiérarchisée. Elle ne se conjugue pas avec égalité et 
justice. 

                                                
2 Dans l’ensemble de ce texte, j’utilise le terme « race », entendu comme construction sociale et non donnée 

biologique entre guillemets. J’entends ainsi rendre compte d’une réalité objective liée à la discrimination de 
« race » (au sens large, incluant les Noirs, les Blancs, les métis), comme les Afro-américains peuvent y faire 
référence (Davis 1983). Même si ce terme « race » n’est pas toujours réapproprié par les Africains francophones, 
qui privilégient le terme « ethnie », je ne souhaite pas intervenir dans le débat qui différencie ce concept à ceux 
d’« ethnie » et d’« ethnicité » qui décrivent des situations politiques très précises (Cahen 1994).  



3 sur 16 Joelle Palmieri joelle.palmieri@gmail.com 

26/03/13 Les TIC, outils des subalternes ? Les Afriques dans le Monde (LAM) 

La	
  colonialité	
  numérique	
  :	
  version	
  contemporaine	
  des	
  rapports	
  de	
  domination	
  
Cette mise au point accomplie, tachons maintenant de qualifier le système qui régit les 

relations sociales entre les personnes, entre les populations, entre les populations et les États, 
entre les États au niveau global. Anibal Quijano réunit l’ensemble des rapports de domination 
sous le terme générique de « colonialité du pouvoir » et précise que la colonialité est 
constitutive de la modernité et diffère en cela du colonialisme, qu’elle a précédé, accompagné, 
dépassé. Le sociologue péruvien précise qu’elle est une forme spécifique et historicisée des 
rapports de domination entre États et sociétés. Il la définit ainsi : « La colonialité du pouvoir 
[…] inclut, normalement, les rapports seigneuriaux entre dominants et dominés ; le sexisme et 
le patriarcat ; le familismo (jeux d’influence fondés sur les réseaux familiaux), le clientélisme, 
le compadrazgo (copinage) et le patrimonialisme dans les relations entre le public et le privé 
et surtout entre la société civile et les institutions politiques » (Quijano 1994). Ce qui me 
semble intéressant de souligner est qu’à l’époque contemporaine la colonialité du pouvoir se 
traduit par des échanges économiques et financiers accélérés mais aussi par une importante 
ingérence épistémique des États et entreprises du secteur privé d’Europe de l’Ouest et 
d’Amérique du Nord sur les États dits du Sud. Cette accélération épistémique est rendue 
possible par les usages des TIC qui depuis un peu plus de vingt ans tendent à rendre immédiat 
et à automatiser un hypothétique et nécessaire lien entre les individus qui composent les 
sociétés et à ce titre nourrissent les fantasmes comme les innovations d’une hypermodernité 
(et non de postmodernité3), qui irait au-delà de la post-modernité. Ignorer cette colonialité du 
pouvoir simplifierait certes l’argumentaire selon lequel la société dite « de l’information » 
produit des inégalités de genre (on utilise plus aisément le terme générique de « fracture 
numérique de genre »), ou des inégalités Nord/Sud, mais amputerait l’analyse de sa 
contextualisation, à savoir la mondialisation des rapports sociaux, tout autant 
qu’économiques, politiques et épistémiques.  

En effet, cette hypermodernité, tout en s’inscrivant dans le contexte historique de la 
modernité, conjugue les notions d’excès, de surabondance, de surenchère, d’exagération 
(Aubert 2004 : 36-41 ; Ascher 2004), dans un contexte de mondialisation d'origine capitaliste. 
Elle s’étend par l’intermédiaire des usages des TIC et bouleverse alors le rapport des 
individus sociaux au temps et à l’espace. On constate que la « société de l’information » 
alimente, renforce tous les rapports de domination et est susceptible d’en créer de nouveaux, 
multiformes, consubstantiels (Palmieri 2011). Elle peut renforcer les hiérarchies de genre, de 
classe, de « race », géographiques et les systèmes qui les fondent. La « société de 
l’information » s’apparente alors davantage à ce que je nomme une société numérique 
colonialitaire (ce qui se rapporte à la colonialité du pouvoir).  

Dans cette société, l’utilisation quotidienne des TIC modifie les relations sociales sans 
pour autant que cela soit représenté par tout un chacun comme tel. Cette intrusion forme alors 
la violence épistémique de l’Occident sur le reste du monde (Spivak 1988b). Gayatri 
Chakravorty Spivak précise que la mondialisation, qui mixe accélération du commerce 
mondial et du capital financier, provoque « une empiricisation du virtuel » (Spivak 2008). Par 
la mondialisation, le cyberespace remplace ainsi le théorique par l’empirique. La philosophe 
indienne suggère que dans cet espace, l’information vient remplacer l’argent en tant que 
monnaie d’échange, ce qui place « le sujet » à la fois en situation de contrôleur et de contrôlé 

                                                
3 Avec l’option de privilégier le terme « colonialité » à celui de « post-colonialisme » ou encore de 

« postcolonialisme », le terme « hypermodernité » est choisi pour qualifier une époque marquée par la 
pénétration accélérée des TIC dans la vie quotidienne. Cette intrusion quotidienne ne remet en rien en cause le 
continuum de la colonialité du pouvoir mais la renforce. Elle ne s’y substitue pas (Chivallon 2007 : 387-402).  



4 sur 16 Joelle Palmieri joelle.palmieri@gmail.com 

26/03/13 Les TIC, outils des subalternes ? Les Afriques dans le Monde (LAM) 

(ibid.). Par exemple, la terminologie « pesanteurs socioculturelles et religieuses » forme la 
violence épistémique à laquelle les organisations de femmes ou féministes sont amenées à faire 
front quotidiennement. Beaucoup témoignent du double effort qu’elles doivent fournir afin 
d’entrer dans le discours des bailleurs de fonds afin de les satisfaire tout en menant des actions 
au quotidien qui ont des impacts sur la politique de la ville, les politiques de santé, 
d’éducation… Ce double effort affaiblit leurs ressources et les éloignent le plus souvent des 
mécanismes accélérés à l’origine de ce double défi. Il fait partie intégrante de la domination 
colonialitaire en cours.  

Par ailleurs, cette course à la surenchère, à l’abondance entretient un mythe du rattrapage 
imposé par l’Occident aux États dits du Sud par TIC interposées. Ce mythe a pour vocation de 
placer les États et les populations dites du Sud en position de subordination, d’infériorité, de 
retard, par rapport à une norme, celle d’être connecté et bien connecté, selon des critères 
scientifiques et informationnels et des normes techniques et économiques occidentaux. 

À ce titre, les relations sociales régies par la société numérique colonialitaire répondent 
aux caractéristiques d’une nouvelle colonialité du pouvoir en contexte de mondialisation, que 
je qualifierais de colonialité numérique. Cette forme contemporaine de colonialité du pouvoir 
a pour caractéristique principale l’accélération, l’excès, la surabondance, la recherche 
permanente de l’immédiateté, à l’image des TIC qui servent à accélérer les transactions, les 
échanges... Elle s’articule dans le secteur de la communication selon plusieurs axes : la sous-
représentation des femmes dans ce secteur, l’inégalité d’accès aux TIC entre les hommes et 
les femmes et les impacts différenciés des politiques mises en œuvre en termes de genre. 
Dans la vie quotidienne, elle a des impacts caractérisés par l’aggravation de tous les sujets 
graves : pauvreté, violences, chômage… 

Des	
  chocs	
  politiques	
  convergents	
  
En tant que système plus large de renforcement, de reproduction et de production de 

rapports de domination de classe, de « race » et de genre, la colonialité numérique modifie la 
perception du quotidien réel à tous les niveaux de l’échelle sociale et politique et par voie de 
conséquence, transforme le rapport au politique, à l’action politique, au discours politique, en 
réclamant davantage de performance, dans la surenchère. Sur le terrain du pouvoir, on assiste 
à la surabondance des rhétoriques populistes, masculinistes, traditionalistes, reflets d’un 
désarroi politique à l’échelle internationale, désarroi lié au sentiment de perte de légitimité 
institutionnelle tant locale qu’internationale. La quête de légitimité, le rattrapage, s’opèrent 
alors sur le terrain de l’affirmation d’une forte identité sexuelle masculine (y compris chez les 
femmes en position de pouvoir), en tant que seule force possible, seule expression de 
puissance possible. Les TIC, notamment les réseaux sociaux numériques, s’avèrent alors 
autant des instruments de pression politique entre dominants que de propagande des dominés 
au sein des dominants. 

Cette mutation majeure des relations sociales par TIC interposées coïncide par ailleurs 
avec la signature de la Plateforme de Pékin. Si bien qu’on assiste à une succession de chocs 
politiques, liés à la chronologie des faits, plus ou moins distendue selon les pays, notamment en 
Afrique, faits marqués par le cumul d’événements nationaux ou internationaux tels que 
l’accession à la démocratie, l’adoption de la Plateforme de Pékin, l’avènement de la « société de 
l’information ». 

En Afrique du Sud par exemple, la Conférence mondiale des femmes de Pékin en 1995 a 
provoqué une institutionnalisation du genre. Celle-ci est confirmée par les mécanismes et 
déclarations de politiques générales sur le genre (Bastian & Luckham 2003 ; Seidman 
1999 : 287-307) et est héritée, comme naturellement de la lutte de libération nationale –
 pendant laquelle des militantes féministes ont œuvré pour inscrire l’égalité de genre et ses 



5 sur 16 Joelle Palmieri joelle.palmieri@gmail.com 

26/03/13 Les TIC, outils des subalternes ? Les Afriques dans le Monde (LAM) 

mécanismes d’intégration à l’ordre du jour de la construction de la nouvelle démocratie en 
1994. Depuis 1994, l’État sud-africain traite davantage les femmes comme destinataires d’une 
politique gouvernementale que comme actrices de la construction du nouvel État. Cette 
tendance est d’autant plus exacerbée que les dirigeants du pays privilégient les questions de 
classe et de « race » à celles de la division sexuelle (Adam & Moodley 1993 ; Adler & 
Webster 1995 : 75-106 ; Marx 1992 ; Van Zyl Slabbert 1992).  

Au Sénégal également, l’intégration du genre dans les politiques publiques est largement due 
depuis l’indépendance aux revendications des organisations féminines ou féministes couplées 
aux effets de la Conférence mondiale des femmes de Pékin. Par exemple, si évolution il y a 
dans les chiffres de représentation des femmes en politique, elle est fortement liée à cette 
rencontre internationale pour laquelle le gouvernement avait officiellement produit un 
« Rapport national sur les femmes, lutte pour l’égalité, le développement et la paix », dans 
lequel il reconnaissait que « la représentation des femmes, à l’issue des élections de 1990, 
demeure tout à fait dérisoire : 7,92% de l’ensemble des élus locaux du Sénégal » et que « cette 
marginalisation des femmes, au sein des partis politiques, accrédite la thèse selon laquelle ces 
dernières sont utilisées, avant tout, comme masse de manœuvre électorale ».  

Cette conjonction de dates et d’événements majeurs a provoqué un précipité global de 
bonnes intentions nationales en matière d’égalité hommes/femmes, appuyées tant par des 
organismes comme l’ONU que les institutions financières internationales comme la Banque 
mondiale, le Fonds monétaire international… Depuis ces conférences et les conventions qui en 
sont issues, les organisations internationales semblent sensibles aux alertes exprimées par les 
femmes et utilisent ces alertes pour mieux faire pression sur les pays endettés ou 
géostratégiques. Les organisations internationales demandent aux États qui ont ratifié des 
protocoles en faveur de l’égalité hommes/femmes des rapports réguliers sur l’avancée de sa 
mise en œuvre. Des évaluations sont produites et publiées, notamment par le Comité 
d’évaluation de la Convention pour l’élimination des discriminations à l’égard des femmes 
(Cedef - CEDAW en anglais)4. De leur côté, les institutions financières internationales 
conditionnent leur aide financière à la prise en compte du genre dans les politiques publiques 
des différents pays5. D’un côté, les conditions de financements de ces institutions représentent 
une forme d’ingérence dans les politiques publiques des États et de l’autre côté, sans ces 
financements, les projets des organisations en faveur de l’intégration du genre ne pourraient 
voir le jour.  

On assiste alors à un paradoxe. En même temps que l’ordre du jour des droits des femmes 
au niveau global avance, celui la violence épistémique de l’Occident sur les États des autres 
pays du monde s’élabore, se perfectionne, tout autant que de l’accélération des inégalités de 
genre dans la réalité. Comme par effet rebond. L’écart entre appareillage législatif et réalité 
quotidienne s’est en moins de vingt ans extrêmement durci. Cette conjonction des faits 
confirme mon hypothèse selon laquelle, en contexte de mondialisation, nous assistons à une 
compétition entre États, entre États et populations, certes économique – ce que d’aucun 

                                                
4 ONU, Division for the Advancement of Women, <http://www.un.org/womenwatch/daw/cedaw/ 

reports.htm>, consulté le 9 avril 2010. 
5 Du 29 novembre au 2 décembre 2008, se tenait à Doha au Qatar la Conférence des Nations Unies sur le 

financement du développement. A mi-parcours de la réalisation des « Objectifs du Millénaire pour le 
développement » (OMD), ce sommet avait pour objectif d’évaluer la mise en œuvre des engagements en six 
volets pris lors du « Consensus de Monterrey » en mars 2002. Dans le financement des OMD, est incluse 
l’intégration transversale de genre. Peu d’avancement a été constaté. 



6 sur 16 Joelle Palmieri joelle.palmieri@gmail.com 

26/03/13 Les TIC, outils des subalternes ? Les Afriques dans le Monde (LAM) 

nommerait néolibérale – mais pas uniquement. Cette compétition est également épistémique. 
Elle est critique et connaît, en Afrique notamment, des impacts sociopolitiques. 

En effet, certains repères philosophiques, culturels ou religieux tendent à devenir des repères 
politiques. Le retour aux traditions, et la revendication de valeurs misogynes, sexistes et 
antiféministes, représentent alors une position politique ayant vocation à se démarquer des 
idéologies occidentales, « émasculinisantes ». Un des exemples le plus caractéristique se situe 
en Afrique du Sud où on assiste à la fois à une recrudescence des violences à l’égard des 
femmes (plus haut taux de viols au monde (Jewkes & alii 2009) cumulé au plus haut taux de 
féminicides intimes au monde (ibid.)) – alors que la Constitution est modèle en matière 
d’égalité hommes/femmes et d’intégration du genre – et à un tournant sexiste ostentatoire dans 
les discours au plus haut niveau de l’équipe dirigeante du pays. En effet, dans un contexte 
d’augmentation constante de la pauvreté, de crise politique et économique, une des cordes 
sensibles exploitées par le pouvoir sud-africain est le statut masculin des hommes, qui 
auraient « tout » perdu, y compris leur virilité et qui auraient « tout » à gagner à revenir et à 
réapprendre des valeurs africaines solides, sous-entendues non occidentales. Tous les moyens 
seraient bons, y compris les affirmations misogynes, les menaces sexistes ou l’affichage de la 
pratique de la polygamie, tolérée dans la loi coutumière et constitutionnellement illégale6, qui 
serait garante de la force sexuelle masculine. 

En particulier, la rhétorique développée par le président Jacob Zuma se veut ouvertement 
sexiste, implicitement antiféministe, c’est-à-dire explicitement dirigée contre l’égalité 
hommes/femmes et les revendications féministes, et ouvertement « favorable à la femme ». 
Sa rhétorique populiste entend fédérer les « plus démunis », les « oubliés des politiques 
postapartheid », sous-entendus les hommes les plus pauvres et non les femmes, dans le but de 
renforcer un organe politique, l’ANC, en perte de légitimité.  

Cette rhétorique s’inscrit volontairement dans une pensée masculiniste, c’est-à-dire qu’elle 
recouvre la dimension idéologique des masculinités et renvoie à l’hégémonie masculine du 
pouvoir (Duerst-Lahti & Mae Kelly 1996). Elle se veut également fortement traditionnaliste 
et revendique des conceptions très traditionnelles comme le test de virginité. Le recours au 
traditionalisme7 par le Président Zuma lui permet en fait de se maintenir au pouvoir car cette 
idéologie reconstruit en permanence une tradition mythique par définition sans idée de 
changement.  

Aussi, un tel contraste entre l’état de droits et la réalité des droits dans ce pays, et une telle 
démesure des discours au plus haut niveau qui accompagnent cette situation, résonnent 
comme une réaction de défense primaire d’un État en recherche de légitimité au niveau 
mondial. Investi par les organisations internationales d’un rôle économique de grande 
ampleur, missionné comme modèle démocratique africain, engagé dans une position 
hégémonique continentale, cet État est assailli en permanence de sollicitations contradictoires 
dont ses dirigeants se défendent. La sexualisation des discours traduit alors l’expression d’une 
impuissance, le dernier rempart vers lequel le pouvoir est aculé. La violence n’est plus 
uniquement économique, elle est bien épistémique. Elle atteint tous les acteurs de la société et 

                                                
6 « Afrique du Sud : Jacob Zuma sur les traces de Thabo Mbeki ? », Afrik.com, 19 décembre 2007, 

<http://www.afrik.com/article13205.html>, consulté le 13 janvier 2010. 
7 Le traditionnalisme décrit une idéologie conservatrice qui s’attache à transmettre les traditions, les 

croyances et les valeurs existantes de génération en génération, supposément parce qu’elles sont consacrées par 
le passé et donc « sûres ». Le traditionalisme bâtit lui-même les traditions comme figées – alors que les traditions 
peuvent évoluer – mais en interdit la transformation afin de soutenir l’argumentaire du pouvoir de ceux qui s’en 
servent. 



7 sur 16 Joelle Palmieri joelle.palmieri@gmail.com 

26/03/13 Les TIC, outils des subalternes ? Les Afriques dans le Monde (LAM) 

en particulier les femmes, et plus précisément les jeunes femmes, et elle est renforcée par les 
rapports de colonialité numérique.  

Des	
  impacts	
  sur	
  les	
  actions	
  politiques	
  des	
  organisations	
  de	
  femmes	
  
Le cas de l’Afrique du Sud est presque paroxystique mais n’est pas isolé. En Afrique, dans 

un contexte quotidien d’urgence où les femmes ont la charge sociale de gestion du foyer 
(éducation, nutrition, santé), où cette charge crée d’ores et déjà des violences multiples (dont 
la pauvreté, le VIH, les violences sexuelles…), la colonialité numérique les aggrave, les 
multiplie. Le temps, déjà manquant, est encore plus réduit, les espaces, toujours minces, sont 
encore plus fins. L’urgence est accélérée. L’immédiateté de la gestion de l’urgence est un défi 
quotidien. 

Cette situation se répercute sur l’action politique des organisations de femmes ou 
féministes qui sont contraintes de prendre en compte ce défi en priorité et perdent alors en 
efficacité politique. La colonialité numérique vient renforcer le phénomène déjà observé 
d’« ongéïsation » des luttes de femmes (Jad 2004) et plus généralement du féminisme – le 
phénomène est généralisé à l’échelle de la planète et l’est plus particulièrement en Afrique 
subsaharienne (Onana 2006) –, qui soustrait les organisations de femmes de leurs objectifs 
initiaux. Elle les engage dans le respect des ordres du jour des bailleurs de fonds occidentaux. 
Ces derniers s’attachent à une exemplarité du développement porté par les femmes africaines 
en tant que victimes plutôt qu’actrices et ne remettent pas pour autant en cause le patriarcat, 
en tant que système de division sexuelle. Les aides passent par de grosses organisations de la 
société civile statutairement et historiquement reconnues par lesdits organismes, la plupart du 
temps des ONG, qui sont censées présenter et mettre en place des projets en partenariat avec 
des organisations locales et validés par les bailleurs.  

Cette « ongéïsation » de l’aide constitue en elle-même un paradoxe et a des effets pervers. 
D’un côté, elle appuie la financiarisation – au sens où les ONG demandent des aides 
financières dans les domaines où elles pensent avoir plus de chance de les obtenir au 
détriment des domaines où l’urgence est criante – et l’institutionnalisation des objets des 
luttes des organisations de femmes ou féministes autant qu’elle constitue une forme 
d’ingérence des États occidentaux (là où se situent la majorité des bailleurs de fonds). Ces 
derniers rencontrent par ce biais et au-delà de la sphère économique une nouvelle opportunité 
de conduire leurs politiques de culturation, à savoir induire par les financements que les 
bailleurs accordent, une vision du développement, de la citoyenneté, des modes d’expression, 
de l’autonomie… aussi bien que des méthodologies qui l’accompagnent. De l’autre côté, elle 
permet aux organisations et mouvements que ces bailleurs financent de mener à bien leurs 
actions, en subvertissant, consciemment ou pas, ce système.  

Concrètement, les bailleurs de fonds soumettent leur aide financière à des conditions qui 
incluent notamment la recherche de partenaires étrangers, régionaux ou internationaux, selon 
des axes d’action définis par leurs soins. L’obtention des financements oblige l’organisation 
bénéficiaire à rédiger des rapports circonstanciés, autant sur les activités mises en œuvre que 
sur les dépenses affectées. Entre rapports d’activité ou de projet, rapports financiers et 
interventions sur le terrain, certaines organisations de femmes sont devenues dépendantes 
d’organisations de très grande ampleur, intermédiaires incontournables tant pour la 
récupération de subsides que pour la reconnaissance politique auprès de différents partenaires 
– bailleurs, État, ONG d’autres pays –, ou encore afin de gagner un passe-droit, une ouverture 
instituée et reconnue, auprès desdits partenaires.  

Cette reconnaissance passe également par l’obligation formelle mais non budgétée d’avoir 
un site Web ce qui a pour effet immédiat que la communication des organisations est plus 
subie que pensée. Les usages des TIC sont en premier lieu vus comme une injonction des 



8 sur 16 Joelle Palmieri joelle.palmieri@gmail.com 

26/03/13 Les TIC, outils des subalternes ? Les Afriques dans le Monde (LAM) 

bailleurs avant d’être envisagés comme une opportunité de visibililité ou de transmission des 
savoirs des bénéficiaires des actions des organisations. Ces usages sont plus techniques que 
politiques, plus fonctionnels qu’éditoriaux. Ils n’ont pas vocation à donner sens aux actions 
politiques, aux luttes quotidiennes. On peut alors parler de biais des usages de TIC et là 
encore ce biais n’est pas lié aux accès aux infrastructures comme il est commun de l’entendre 
ou aux capacités d’utiliser ces infrastructures (ordinateur, logiciels, mobiles – on y revient) 
mais au contrôle de ces infrastructures et aux contenus qui y sont diffusés par ces 
organisations et plus généralement par des femmes, notamment en Afrique. Il s’agit donc 
moins de questions économiques, sociales, éducatives que là encore de questions 
épistémiques. 

Valoriser	
  l’intime	
  et	
  les	
  savoirs	
  des	
  femmes	
  :	
  le	
  vrai	
  défi	
  
Alors comment rompre cette ligne de violence épistémique ? Comment y voir plus 

clair ? Comment renouveler ses façons d’agir dans un tel contexte ? Dans l’éditorial de 
l’édition 11 de la Revue Feminist Africa, titré Researching for Life: Paradigms and Power, 
Jane Bennett suggère de relever un défi, celui de se confronter à la vie quotidienne : « Aussi 
brutal que cela puisse paraître (et ouvert à controverses), les réalités du transport, les subtilités 
de la vie négociées au travers de la violence et de la pauvreté, la pénibilité du travail et les 
engagements familiaux, les frustrations liées à la lutte pour se frayer un chemin entre les 
attentes et les propres analyses d’un donneur (superviseur, bailleur, État), les frustrations en 
termes de ressources, le caractère implacable de la capacité de la vie à surprendre, à brouiller 
l’esprit, et à tout remuer, perturbent l’espoir de déplacements méthodologiques clairs » 
(Bennett 2008). La philosophe sud-africaine entend ainsi poser les bases d’un renouvellement 
de la recherche féministe sud-africaine, confrontée à la réalité de l’horreur quotidienne.  

De son côté, Patricia McFadden insiste sur la nécessité de ne pas réduire le concept de 
genre à la nécessaire mais simple question de l’égalité des droits entre hommes et femmes, 
souvent brandie comme alibi intellectuel. La directrice du Centre d’études féministes à Harare 
au Zimbabwe affirme que « l’analyse féministe radicale […] suppose une capacité critique et 
profondément transformatrice à révéler de nouveaux sens et signification de l’identité en 
termes de féminité et masculinité, jeunesse et aînesse, citoyenneté et identité/orientation 
sexuelle, situation des zones urbaines et rurales et intersections avec les notions d’authenticité 
et de modernité, race et privilège, contestation dans l’espace et nationalité, et même définition 
du présent et du futur » (McFadden 2000). La féministe zimbabwéenne considère le genre 
comme un outil analytique critique afin de définir une citoyenneté féministe en lieu et place 
d’un paradigme qu’elle juge conservateur et dépolitisant, celui de genre et développement. 
Par ailleurs, dans un contexte de mondialisation libérale, elle alerte les militantes pour les 
droits des femmes ou féministes sur les risques de se faire happer et donc à se mobiliser 
autour des discours « masculinisés » ou des débats sur les droits et devoirs, qu’elle considère 
comme définis par des hommes, noirs ou blancs. Elle appelle à une appropriation et à un 
contrôle de l’État, en tant qu’objet oppressif, afin d’identifier des « valeurs sociales 
inaliénables » (McFadden 2005: 5), considérées comme bien collectif. Elle insiste sur 
l’urgence d’intervenir contre « l’hégémonie raciale et de classe » (ibid.), qui oriente les ordres 
du jour féministes, en les restreignant à une portion réduite de la transformation sociale. 
Enfin, elle fait le parallèle avec les « questions de militarisation et d’utilisation par les classes 
dominantes noires de l’État néocolonial afin de faciliter l’accumulation capitaliste rampante et 
le pillage des ressources par la guerre, la terreur et la brutalisation de la majorité des femmes 
et des communautés pauvres à travers le continent » (ibid.).  

Patricia McFadden m’offre ainsi l’opportunité de confronter le constat du pillage organisé 
désormais par la colonialité numérique avec le discours et les pratiques des organisations de 



9 sur 16 Joelle Palmieri joelle.palmieri@gmail.com 

26/03/13 Les TIC, outils des subalternes ? Les Afriques dans le Monde (LAM) 

femmes et féministes africaines. Au Sénégal par exemple, selon beaucoup de personnes avec 
qui j’ai eu l’occasion de m’entretenir, les femmes, dans leur ensemble, « ne s’en sortent pas, 
subissent la pauvreté »… si bien que la comptabilité générale des Sénégalaises, en tant 
qu’individus, n’est jamais équilibrée, d’autant plus déficitaire que l’économie nationale est 
délétère. Pour autant, cette affirmation est accompagnée d’un discours optimiste. La 
qualification de la société sénégalaise par mes interlocuteurs, femmes et hommes, présente en 
effet quelques nuances. Cette société jugée par tou-tes inégalitaire serait au choix en 
changement, normale, bénéfique aux femmes, qui savent tirer profit de cette situation duale. 
Ce paradoxe interroge les a priori d’une analyse simpliste d’un sexisme ordinaire uniforme de 
la société sénégalaise tout autant que les résultats d’une sociologie bourdieusienne, où les 
dominées sont les actrices, au même titre que les dominants, de leur domination. Il est peut-
être à mettre au débit de l’observatrice, française – moi –, à qui les personnes qui sont 
interrogées ne souhaitent pas confirmer des stéréotypes qu’elles considèrent comme français, 
sous-entendu occidentaux, coloniaux, qu’elles connaissent et rejettent.  

Cette attitude représente en soi de façon non frontale un moyen d’affirmer une forme 
d’autonomie. Ou encore mes interlocuteur-trices s’attachent à ignorer ou à détourner les 
différents systèmes oppressifs et de subordination dont il-elles vivent les effets. Il-elles 
entendent qualifier et valoriser un bénéfice secondaire, implicite, qui incarnerait le pouvoir. 
Cette qualification s’opère sur un autre terrain que la politique qu’il-elles assimilent à la 
politique politicienne. Cet autre terrain investirait davantage la sphère privée, l’intime, 
globalement invisibles, et les lois et codes qui les régissent.  

Ces trois pistes de réflexion pour une autonomie des femmes africaines – 1°) repartir du vécu 
quotidien, 2°) requalifier le genre à sa juste valeur par l’analyse des inégalités liées aux 
multiples identités dans un contexte mondialisé qui renforce la hiérarchisation des pouvoirs, et 
3°) fouiller des stratégies de contournement de l’expression publique de cette domination 
masculine via le privé, l’intime, l’invisibilité – permettent d’analyser selon une approche 
renouvelée les formes de colonialité numérique.  

D’un côté, toutes les réflexions critiques relatives au patriarcat se reproduisent au sein de la 
société numérique colonialitaire. Inversement celle-ci s’en inspire. Le postulat est posé que les 
individus qui composent les sociétés peuvent tout autant et au même moment décider 
d’utiliser les TIC à des fins de transgression ou de soumission. Le cyberspace est un lieu de 
puissance/impuissance sociale.  

L’investigation par la révélation publique de l’intime, de la vie quotidienne, en tant que 
stratégie politique et non en tant que stratégie d’évitement du pouvoir s’impose à mes yeux 
comme une piste sérieuse. D’autant que cette révélation peut amplement être facilitée par les 
outils de TIC au titre de canaux publics multimédia de diffusion faciles d’utilisation. Cette 
contre-perspective basée sur la mise en visibilité de l’intime façonne les piliers d’une nouvelle 
épistémologie féministe dans laquelle les TIC peuvent être utilisées tout autant comme outils au 
service des anciens et des nouveaux systèmes d’oppression que comme instruments du 
changement social, politique, économique et épistémique. 

En tant que stratégie, elle vise à laisser la parole à ceux, en l’occurrence celles, jeunes 
femmes et moins jeunes, dont le rôle social tenterait à les soustraire de cette prise de parole. 
Stratégie qui a alors pour résultat direct d’inverser les relations de pouvoir mais aussi de faire 
émerger des épistémologies de la santé ou de la sécurité par exemple, débarrassées de leurs 
préjugés moraux traditionnels, mais aussi de classe, de « race », de sexe et générationnels. En 



10 sur 16 Joelle Palmieri joelle.palmieri@gmail.com 

26/03/13 Les TIC, outils des subalternes ? Les Afriques dans le Monde (LAM) 

mettant celles qui prennent la parole8 – appelons-les les narratrices – au cœur du processus 
d’élaboration de pensée, les organisatrices des sessions de ces prises de parole placent les 
récits oraux au centre de la transformation des rapports entre dominés et dominants, objets et 
sujets. Elles estiment que ces récits peuvent désuniversaliser les concepts. Ces récits 
introduisent une nouvelle logique d’expertise, qui repose moins sur la connaissance 
académique ou institutionnelle, là où se sacralise le savant, que sur le vécu de la vie 
quotidienne, ce qui est socialement et culturellement considéré non savant. Les femmes 
ciblées par ces sessions, confrontées mais surtout actrices de la survie quotidienne, deviennent 
alors de réelles expertes du développement, de la crise économique mondiale, de la paix 
sociale, du politique.  

Par ailleurs, en ouvrant une brèche dans l’expression publique, ces narratrices interrogent 
l’exercice moderne du pouvoir qui se veut (abstraitement) universaliste et (réellement) 
vertical. Elles mettent en péril le fief masculin assumé par les dirigeants au pouvoir. Elles 
créent un savoir non initié par le haut, en résistance à un pouvoir, issu d’un mouvement de 
libération, aujourd’hui dirigé par des élites noires (Waylen 2004 : 15), qui revendiquent 
davantage un savoir de dominants (Stengers 2002), un savoir qui se veut reconnu et valorisé à 
l’échelle internationale. En cela, ces stratégies de libération de la parole des femmes 
s’apparentent davantage à une approche libertaire, non-propriétaire. Elles proposent l’exercice 
d’une démocratie qui valorise de fait la libre expression et l’égalité des expressions, comme 
deux composantes vertébrantes d’une société à créer. Une pratique que l’on pourrait qualifier 
de morale de l’invisible de la construction démocratique. En éliminant des angles morts, des 
zones d’ombre, cette démarche ouvre des espaces embués, crée le doute, à l’inverse d’une 
démarche dans un cadre établi. L’invisibilité dévolue aux auteures de ces récits peut alors 
faire voler en éclats les encadrements, les cloisons, parois et frontières, socialement construits. 
Elle peut expurger le contrôle (qui barricade, légifère), et donc le pouvoir (qui se sert du 
contrôle pour se maintenir).  

L’exemple des récits de viols, la mise en scène des intimes, des interdits sociaux, des 
tabous, interroge la légitimité d’un masculinisme et d’une appropriation politique du corps 
des femmes revendiqués au plus haut niveau des échelles nationales. On peut alors parler 
d’intime révélateur. En effet, cet intime invente de nouveaux modes de communication qui 
définissent les bases d’un changement social, puisque mettant en œuvre des codes jusqu’alors 
inconnus socialement. Il déroge aux lois sociale et culturelle et transgresse la frontière 
implicite entre sphère privée et sphère publique. Ces stratégies s’opposent ainsi à 
l’institutionnalisation du genre. À ce titre, elles enraillent la mondialisation/concurrence 
encouragée par les rhétoriques politiciennes notamment par TIC interposées.  

Plus généralement, le dispositif de recueil n’a pas vocation à porter assistance, à victimiser 
la personne qui parle ou écrit, ou à la renvoyer à sa seule introspection. Non seulement il 
favorise l’expression collective mais surtout il contribue à l’élaboration d’un possible futur 
commun. En soi, il esquisse des stratégies de démocratie directe, permettant au témoin 
d’exprimer un point de vue sur l’environnement dans lequel elle vit, voire de l’analyser.  

De manière générale, l’histoire parlée/orale ou écrite d’une femme crée sa carte d’identité, 
qui permet de l’identifier, selon de multiples critères, générationnels, linguistiques, ethniques, 
culturels, parfois religieux, géographiques, mais aussi emblématiques, parmi son entourage. 
En Afrique du Sud en particulier, ce n’est pas tant l’appartenance de sexe qui fait identité, 
particularité ou communauté, mais la combinaison de cette appartenance sexuelle biologique 

                                                
8 J’ai pu observer en Afrique de l’Ouest et du Sud des expériences de récits oraux libres, de tribunaux 

populaires, d’écriture et de mise en scène de sketches, etc., par des femmes, jeunes et moins jeunes, modérées 
par des « facilitatrices » membres d’organisations de femmes. 



11 sur 16 Joelle Palmieri joelle.palmieri@gmail.com 

26/03/13 Les TIC, outils des subalternes ? Les Afriques dans le Monde (LAM) 

avec de nombreux facteurs comme l’appartenance de classe, de « race », de culture, d’ethnie, 
de genre, d’âge, d’identité sexuelle… Chaque identité qui se dit, va ainsi à l’inverse de toute 
démarche allant à la recherche d’un identitarisme, d’un particularisme, d’un traditionalisme, 
ce vers quoi tend Jacob Zuma. Aussi, cette identité particulière fabrique à elle-seule un savoir 
par son unicité, son acte de propriété (Nathan 1998/1999) – la femme qui se raconte a un 
savoir qui lui appartient – sa non-conformité intrinsèque, mais aussi par sa potentielle 
transmission et donc son pouvoir de donner à penser, de se croiser avec d’autres, semblables 
ou totalement différentes. À partir de cette identité, se développe une représentation du sujet, 
par lui-même ou par un autre, qui fait empreinte. Cette représentation, qui est fortement 
culturalisée ou subjectivée, à son tour crée un savoir, puisqu’elle peut alors s’exprimer, être 
retransmise et redonner à penser (Despret 1999 : 194). L’ensemble de ces représentations 
ainsi générées peut créer les bases d’une connaissance qui se partage, se discute, se multiplie, 
se nomadise, voyage (ibid.). Aussi la connaissance personnelle crée-t-elle un savoir collectif 
et non l’inverse. On peut alors parler d’identité collective. 

À ce titre, cette démarche de prise de paroles de femmes, de mise en exergue de savoirs de 
femmes, s’oppose à la logique qui mobilise les sociologues de l’innovation par l’appropriation 
des usages des TIC qui ont tendance à stigmatiser en un lieu/moyen, les réseaux sociaux 
électroniques notamment, la puissance créative des individus. Par exemple, l’opportunité 
couramment associée à l’usage de Facebook, LinkedIn, MySpace… de partager des photos, 
souvenirs, idées, avec ce qu’il est convenu de nommer des « amis », se mesure dans le virtuel et 
le plus souvent à la quantité desdits amis. Elle peut créer dynamique, de réseau, parfois de 
contenus, mais c’est en respectant les codes qui régissent ces outils, à savoir l’immédiateté, la 
surenchère, l’excès, au détriment de la subjectivisation des auteurs. Cette démarche ne crée pas 
à proprement parler de la connaissance et tel n’est pas son objectif. D’ailleurs, les études sur ces 
usages en attestent : les profils sur les réseaux sociaux numériques ou les blogs révèlent des 
initiatives très individuelles, qui, mises côte à côte, peuvent éventuellement créer collectif. Il 
n’est pas vraiment possible d’attester d’un objectif de transfert de connaissances à échelle 
collective puisque le principe-même du profil, nécessaire pour s’identifier sur les réseaux 
sociaux, repose sur l’individualité. De plus, les contenus créés sur ces outils n’appartiennent pas 
à leurs auteurs mais in fine à des entreprises privées, pour leur très grande majorité, nord-
américaines (Facebook, LinkedIn, MySpace…).  

Dans ce souci d’alimenter une identité collective et loin de vouloir compléter les pièces 
d’un puzzle d’une mémoire nationale, comme celle de la Shoah ou des rescapés du génocide 
du Rwanda, ces stratégies de prise de parole de femmes (jeunes et moins jeunes) ont vocation 
à construire une économie de la transmission9. Elles créent leurs monnaies d’échange 
spécifiques – une langue, les histoires elles-mêmes – et leurs capitaux propres – ces savoirs – 
et donc leurs propres modes de répartition des richesses. Elles mettent en commun une 
mémoire collective féminine, qui plus est noire africaine, en opposition à la « blanche 
mâle occidentale », esquissée par Gilles Deleuze (Deleuze & Guattari 1972 : 133) et plus 
récemment renforcée par la société numérique colonialitaire.  

Cette innovation se révèle d’autant plus forte en Afrique où les femmes gèrent au quotidien 
et dans l’immédiateté un socle de survie qui soutient fortement le fonctionnement de l’État. 
Aussi en se racontant, en prenant la parole, des femmes dérogent à des lois qui leur ont été ou 
leur sont socialement imposées et investissent une démarche spécifique de transmission de 
mémoire. Celle-ci s’apparente davantage à une attitude d’appropriation/capitalisation d’une 
réalité, d’une situation prise sur le vif, de la vie réelle, en opposition à la vie institutionnelle, 
rationnelle, dispensée par la rhétorique étatique. Cette appropriation du réel passe ainsi par 

                                                
9 … à opposer aux théories de l’« économie du savoir », d’orientation néolibérale. 



12 sur 16 Joelle Palmieri joelle.palmieri@gmail.com 

26/03/13 Les TIC, outils des subalternes ? Les Afriques dans le Monde (LAM) 

des modes, non théorisés qui forment eux aussi un savoir. Issue de la gestion quotidienne de 
surcroit dans un contexte d’urgence, elle fait expertise et ouvre un champ de connaissance. 
Faire connaître ce champ de connaissance, c’est rompre avec les évidences d’une 
connaissance par le haut. En outre, les savoirs créés par cette appropriation sortent d’une 
typologie classique qui consiste à faire des observations et représentations puis des analyses 
des comportements et environnements sociaux, des données scientifiques, valant savoir. Aussi 
l’appropriation du réel demande à être confrontée à la théorisation de l’appropriation du 
virtuel, comme nouvelle et désormais incontournable source de connaissance, telle que les 
organisations en charge des politiques de TIC le soutiennent.  

Ensuite, la diffusion de ces savoirs par les TIC ne correspond pas simplement à une 
entreprise de reconnaissance en tant que savoir « local » ou « autochtone », comme il est 
parfois nommé, notamment par quelques institutions internationales10 ou chercheurs (Brunois 
2005). Ce savoir n’a pas uniquement une utilité périphérique à un moment donné selon une 
situation donnée, ce qui en soit est déjà fondamental. Ce qui importe dans sa diffusion est de 
considérer que c’est justement le caractère périphérique, subalterne et non savant de ce savoir 
qui en fait sa valeur, qui met son auteur en situation d’acteur et non de victime à qui on donne 
la parole. Ce positionnement renverse la place des auteurs comme des sujets de ces savoirs. Il 
inverse le sens de là où le savoir devient visible. Il s’agit moins d’envisager de donner la 
parole à ceux qui sont sans voix que de laisser les sans voix la prendre, là où ils entendent le 
faire. Ce renversement à lui seul remet en cause l’ensemble des systèmes de division, de 
classe, de « race », de genre, de génération, puisqu’il met la supposée victime en position 
d’émetteur d’informations ce qui rompt avec l’évidence qu’elle accepte définitivement sa 
position de victime de division de classe, « race », genre, de génération.  

En particulier pour ce qui concerne les femmes et comme l’argumente l’historienne 
Michelle Perrot, par l’oralité et la création de leur Histoire, les femmes et parmi elles les 
jeunes femmes qui racontent leur vie en public, en négligeant l’invisibilité qui leur est 
socialement et historiquement assignée transforment leur statut d’objet en celui de sujet, et se 
positionnent alors, consciemment ou non, en résistance (Duby & Perrot 1990-1991). Car ce 
n’est pas tant le contenu de leur message qui importe, mais la dynamique que le récit et sa 
diffusion créent. Il est alors facile de comprendre que ce n’est pas le processus 
méthodologique (de recueil ou de narration) qui fait le savoir mais plutôt son non-cadrage 
académique. 

Cette approche va également à contresens d’un savoir mondialisé, qui a tendance à vouloir 
uniformiser la pensée. Elle s’accroche à chacune des identités personnelles, fortement 
empreintes de culture et de socialisation locale (langue, urbain/rural, riche/pauvre…). Tobie 
Nathan écrit : « […] ces savoirs sans représentants savants, sans congrès, sans revues 
internationales, sans académies ni institutions […] viennent questionner une certaine pensée 
occidentale à visée universalisante, en ouvrant une brèche dans une unité trompeuse et en 
offrant d’autres visions du monde » (Nathan 2005 : 9). En se calquant implicitement sur les 
fondements des ethnosciences, la démarche de recueil de récits de ces femmes va plus loin en 
distordant une unité superficielle, créée par la période postcoloniale et les luttes qui l’ont 
précédée, puis surtout la période contemporaine très emprunte d’hypermodernité. Elle met en 
effet davantage l’accent sur les singularités, et en particulier les singularités de genre ou 
générationnelles, plutôt que sur les ressemblances, entendues comme nécessaires à la 
fabrication et à la pérennité (y compris économique) de l’unité nationale. Elle ne cherche pas 

                                                
10 Voir notamment le programme Links de l’Unesco, <http://portal.unesco.org/science/fr/ev.php-URL_ID= 

2031&URL_DO=DO_TOPIC&URL_SECTION=201.html>, consulté le 15 novembre 2010. 



13 sur 16 Joelle Palmieri joelle.palmieri@gmail.com 

26/03/13 Les TIC, outils des subalternes ? Les Afriques dans le Monde (LAM) 

à adapter le savoir dominant à ses modes d’expression, mais travaille plutôt à créer ses 
propres valeurs.  

Comme Jean-François Bayart qui invite à « penser notre temps dans son incomplétude et 
dans sa fragilité » (Bayart 2004 : 228), elle propose une autre lecture de la mondialisation. Par 
exemple, il ne s’agit pas de réécrire la lutte contre l’apartheid au travers d’un regard de 
femmes, mais plutôt de créer un regard de femmes ayant vécu l’apartheid, et ayant donc 
accumulé un savoir spécifique sur une société en transition. De la même manière, il n’est pas 
question de relever les témoignages passifs des principales victimes de la crise économique 
mondiale, mais bien d’interroger celles qui sont les principales actrices de son dépassement, 
mettant chaque jour en œuvre des solutions économiques, au sens étymologique de oikos 
nomos, « administration d’un foyer », aux situations de pénurie sanitaire et alimentaire, de 
catastrophe, de conflits, de dégradations écologique, financière… 

Au titre de cette incomplétude volontaire et incontournable, cette démarche de collecte de 
récits oraux de femmes s’oppose à cette forme de monolithisme globalement toléré d’une 
épistémologie hier importée d’Occident et aujourd’hui couplée à grande vitesse avec des 
influences idéologiques de l’Extrême et du Moyen-Orient, notamment à travers les TIC. En 
misant sur la diversité et la multiplicité, en démystifiant les notions d’union, de cohésion, 
voire de solidarité, ou encore de consultation démocratique et de participation politique, elle 
oppose un front implicite à la violence épistémique véhiculée par la société numérique 
colonialitaire. 

Même si ces expériences de récits de femmes restent minoritaires, elles préfigurent une 
démarche innovante et alternative au sein d’un féminisme africain en transition. De plus en 
plus d’organisations de femmes y recourent afin de refléter leur parti pris de remettre le réel et 
le quotidien à l’avant-scène des mouvements et des débats qui les traversent dans la 
perspective de dépasser l’institutionnalisation du genre dont les effets sur leurs actions 
politiques est chaque jour plus cruelle. Quand ces récits sont diffusés par les TIC, le coup est 
double puisqu’il rompt avec la subalternité allouée aux Africaines au niveau global. Même si 
l’impuissance demeure au niveau local elle peut se révéler puissance au niveau global. C’est 
l’un des principaux défis qui se pose aux Africaines aujourd’hui : utiliser les TIC pour le 
genre, et pas uniquement s’intéresser au genre dans les TIC, et plus globalement utiliser les 
TIC pour déconstruire les rapports de domination de genre, de classe, de « race » et 
générationnels. 

 
Joelle Palmieri 
Les Afriques dans le monde, UMR 5115, F-33600 Pessac 
18 février 2013 
 



14 sur 16 Joelle Palmieri joelle.palmieri@gmail.com 

26/03/13 Les TIC, outils des subalternes ? Les Afriques dans le Monde (LAM) 

Eléments	
  bibliographiques	
  
Adam, Heribert & Moodley, Kogila 1993, The negociated revolution: Society and politics 

in post-apartheid South Africa, Johannesbourg : Jonathan Ball Publishers/University of 
California Press, 277 p. 

Adler, Glenn, Webster, Eddie 1995, « Challenging transition theory: The labor movement, 
radical reform and transition to democracy », South Africa, Politics and Society, XXIII (1), 
p. 75-106 

Ascher, François 2004, La Société hypermoderne. Ces événements nous dépassent, 
feignons d'en être les organisateurs, La Tour d’Aigues : L'Aube, 300 p. 

Aubert, Nicole 2004, « Que sommes nous devenus ? », Sciences Humaines, n° 154, 
L'individu hypermoderne : vers une mutation anthropologique ?, p. 36-41.  

Bastian, Sunil & Luckham, Robin 2003, Can democracy be designed?: the politics of 
institutional choice in conflict-torn societies, Londres : Zed Books, 336 p.  

Bayart, Jean-François 2004, Le Gouvernement du monde, une critique politique de la 
globalisation, Paris : Fayard, 450 p., p. 228. 

Bennett Jane 2008, « Researching for Life: Paradigms and Power Editorial », Feminist 
Africa n° 11, <http://agi.ac.za/sites/agi.ac.za/files/fa_11_3_editorial.pdf>, consulté le 25 juillet 
2012. 

Brunois, Florence 2005, « Pour une nouvelle approche interactive des savoirs locaux : 
l’ethno-éthologie », Journal de la Société des Océanistes, CXX-CXXI, mis en ligne le 27 
novembre 2008, <http://jso.revues.org/pdf/335>, consulté le 15 novembre 2010. 

Cahen, Michel 1994, Ethnicité politique. Pour une lecture réaliste de l’identité, Paris : 
L’Harmattan, 176 p. 

Chivallon, Christine 2007, « La quête pathétique des études postcoloniales », in Smouts, 
Marie-Claude (dir.), La situation postcoloniale, Paris : Presses de la Fondation de Sciences 
Politiques, 451 p., p. 387-402. 

Davis, Angela 1983, Femmes Race et Classe, Paris : Des Femmes, 342 p. 
Deleuze, Gilles & Guattari, Felix 1972, Capitalisme et schizophrénie : l’anti-œdipe, Paris : 

Minuit, 470 p., p. 133. 
Despret, Vinciane 1999, Ces émotions qui nous fabriquent. Ethnopsychologie des 

émotions, Paris : Institut Edition Synthelabo, collection Les Empêcheurs de penser en rond, 
359 p., p. 194. 

Dorlin, Elsa (dir.), avec la collaboration d’Annie Bidet-Mordrel 2009, Sexe, race, classe : 
pour une épistémologie de la domination, Paris : Puf, coll. Actuel Marx/Confrontations, 
320 p. 

Duby, Georges & Perrot, Michelle (dir.) 1990-1991, Histoire des femmes en Occident, 
Paris : Plon, 5 volumes. 

Duerst-Lahti, Georgia & Mae Kelly, Rita 1996, Gender Power, Leadership, and 
Governance, University of Michigan Press, 352 p.  

Jad, Islah 2004, The NGO-isation of Arab Women’s Movements, Women’s Affairs 
Technical Commitee (WATC), 
<http://76.163.8.31/english/doc/images/Islah%20Jad%20NGOization.pdf>, consulté le 11 mai 
2010. 

Jewkes, Rachel & alii 2009, Understanding men’s health and use of violence: interface of 
rape and HIV in South Africa, Gender & Health Research Unit, Medical Research Council, 
<http://gender.care2share.wikispaces.net/file/view/MRC+SA+men+and+rape+ex+summary+j
une2009.pdf>, consulté le 27 mars 2008. 



15 sur 16 Joelle Palmieri joelle.palmieri@gmail.com 

26/03/13 Les TIC, outils des subalternes ? Les Afriques dans le Monde (LAM) 

Kergoat, Danièle 2000, « Division sexuelle du travail et rapports sociaux de sexe », 
in Hirata, Helena & alii (dir.) 2000, Dictionnaire critique du féminisme, Paris : Puf, (2e 
édition augmentée 2004), 315 p., p. 37. 

Marx, Anthony 1992, Lessons of struggle: South African internal opposition, 1960-1990, 
New York : Oxford University Press, 384 p. 

McFadden, Patricia 2000, Issues of Gender and Development from an African Feminist 
Perspective, contribution présentée en l’honneur de Dame Nita Barrow, au Centre des Etudes 
en Genre et développement, University of the West Indies, Bridgetown, Barbados, novembre 
2000, <http://www.escueladefeminismo.org/spip.php?article153>, consulté le 30 mars 2010. 

McFadden, Patricia 2005, African Feminism at the intersection with Globalization: 
critiquing the past, crafting the future, contribution donnée à l’Université d’Oslo en Norvège 
en juin 2005, p. 5. 

McFadden, Patricia, 2010, « Challenging Empowerment », in Gender and Empowerment, 
Development Vol. 53-2, p. 161-164. 

Nathan, Tobie 1998/1999, « Quelques principes d’ethnopsychiatrie », Parcours n° 19/20, 
<http://www.recalcitrance.com/principes.htm>, consulté le 24 décembre 2008. 

Nathan, Tobie 2005, « L’ethnopsychiatrie, une morale de l’incertitude », Revue des 
littératures du Sud, n° 157, Littérature et développement (janvier - mars 2005), Notre 
Librairie, p. 9. 

Onana, Janvier 2006, ONGisation de l’action publique et redéfinition des figures de 
l’ordre politique en Afrique subsaharienne, intervention lors du Séminaire du Réseau Acteurs 
émergents (RAE), MSH Paris, Groupe « Acteurs émergents. Vers une réinvention du 
politique ? », 15 mai 2006. 

Palmieri, Joelle 2011, Les TIC : terrain des rapports de domination de genre et de 
leur transgression, <http://joellepalmieri.wordpress.com/2012/12/26/les-tic-terrain-des-
rapports-de-domination-de-genre-et-de-leur-transgression/>, consulté le 18 février 2013.  

Quijano, Anibal 1994, « Colonialité du pouvoir et démocratie en Amérique latine », 
Multitudes juin 1994 « Amérique latine démocratie et exclusion, Quelles transitions à la 
démocratie ? », <http://multitudes.samizdat.net/Colonialite-du-pouvoir-et>, consulté le 23 
septembre 2008. 

Saïd, Edward W. 1997, L’Orientalisme. L’Orient créé par l’Occident, Paris : Le Seuil 
(Parution originale 1980), 422 p., p. 210. 

Seidman, Gay 1999, « Gendered Citizenship: South Africa’s Democratic Transition and 
the Construction of a Gendered State », Gender and Society, XIII (3), juin 1999, p. 287-307. 

Spivak, Gayatri Chakravorty 1988a, Can the Subaltern Speak? (Les Subalternes peuvent-
illes parler ?, traduction française de Jérôme Vidal, Paris : Amsterdam, 2006), in Nelson, 
Cary & Grossberg, Lawrence (dir.), Marxism and the Interpretation of Culture, Chicago : 
University of Illinois Press, 738 p., p. 271-313. 

Spivak, Gayatri Chakravorty 1988b, In Other Worlds: Essays in Cultural Politics, New 
York : Routledge, 336 p., p. 204. 

Spivak, Gayatri Chakravorty 2008, D’autres pensées sur la traduction culturelle, traduit 
par Pierre Rusch, Institut européen pour les politiques en devenir, 
<http://eipcp.net/transversal/0608/spivak/fr>, consulté le 2 mars 2010. 

Stengers, Isabelle 2002, Sciences et pouvoirs. La démocratie face à la technoscience, 
Paris : La Découverte, 120 p. 

Van Zyl Slabbert, Frederick 1992, The quest for democracy: South Africa in transition, 
Londres : Penguin Books, 107 p. 

Waylen, Georgina 2004, What can the South African transition tell us about gender and 
democratization?, Centre for Advancement of Women in Politics School of Politics, Belfast: 



16 sur 16 Joelle Palmieri joelle.palmieri@gmail.com 

26/03/13 Les TIC, outils des subalternes ? Les Afriques dans le Monde (LAM) 

Queens University Belfast, 21 p., p. 15, <http://www.qub.ac.uk/cawp/research/Waylen.pdf>, 
consulté le 25 mars 2010. 


